# RAYU DI KALANGAN MADZHAB EMPAT

# (Studi Terhadap Frekuensi Penggunaan Ra'yu Dalam Bab Talak)

#### **Abdul Haris**

Ahli Hukum Islam Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri Jember

#### ABSTRACT

Empirically, there is a mainstream in our life of social religiousness that the high-level involvement of ra'yu (personal opinion) in studying right to independent law (ijitihad) runs structurally from Hanafian School, Syafi'iean School, Malikian School and the last Hanbalian School of figh. Ironically, it has been rooting both in common and well-educated Moslem. This, sufficiently, stimulated this research to investigate its truth, focusing on thalaq (divorce) in the thoughts of the four schools. According to comparative and historical analysises it was found that proportionally ra'yu of thalaq in the four schools ranges from, the first, Hanbalian School, the second, Malikian School, the third, Hanafian School, and the fourth, Syafi'ian School.

Kata kunci: ra'yu, madzhab empat, dan talak.

Beda pendapat merupakan sesuatu yang alami dan tidak dapat dihindarkan. Hal seperti inilah yang terjadi dikalangan fuqaha dalam menyikapi dan menjawab permasalahan yang terjadi, sehingga dalam perjalanan sejarah dapat kita lihat adanya keragaman pendapat tentang satu permasalahan yang muncul. Kondisi semacam inilah yang akhirnya memicu terbentuknya madzhab di kalangan kaum muslimin.

Munculnya madzhab dalam arti yang sebenarnya (bukan hanya keragaman pendapat), baru dapat dideteksi dan dilihat secara jelas semenjak permulaan abad kedua hijriyah, karena pada masa yang dianggap sebagai masa keemasan fiqh Islam ini, pendapat-pendapat mujtahid waktu itu mulai dibukukan. Para mujtahid dimaksud di antaranya adalah Sufyan bin Uyainah di Makkah, Malik bin Anas di Madinah, Hasan Bashri di Bashrah, Abu Hanifah dan Sufyan al-Tsawri di Kufah, al-Awza'i di

Syam, al-Syafi'i dan Laits bin Sa'ad di Mesir, Ishaq bin Rahawiyah di Naisabur, Abu Tsawr, Ahmad, Dawud Zahiri dan Ibnu Jarir di Bagdad (Zuahaili, 1984; 29).

Dalam perjalanan berikutnya, madzhab-madzhab yang muncul tidak semuanya mendapat dukungan dan Pengikut (sampai saat ini). Yang mampu bertahan dan masyhur di kalangan masyarakat sunni tinggal empat, yaitu madzhab Hanafi, Maliki, Syafi'i dan Hanbali.

Dalam memutuskan hukum tentang suatu permasalahan yang muncul di masyarakat, madz-hab-madzhab tersebut selalu menggunakan bimbingan, pertimbangan dan petunjuk nash dan ra 'yu, hanya saja prosentase penggunaan keduanya berbeda antara satu madzhab dengan madzhab yang lain.

Mengenai ra'yu itu sendiri, Muhammad Anis Abbad (Abbas, 1962: 166) memberikan penjelasan sebagai berikut:

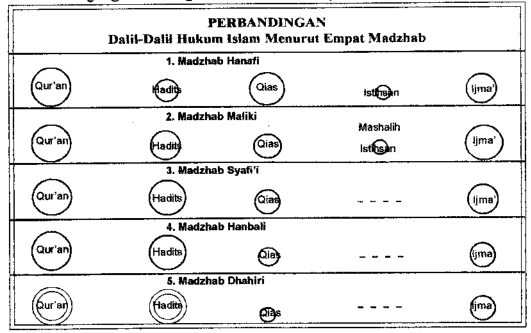
وقداطلق الوأىعلىماسوىأخذالحكم من النص فشمل الطرق المتقدمة فهو نوع من الاجتهاد ويتضمن القياس والاستحسان وغير ذلك فالقياس نوع من الوأى كما ان الرأى نوع من الاجتهاد

"Kata ra'yu dipakai untuk pengambilan hukum selain dari nash, sehingga ia mencakup metode-metode yang telah disebutkan terdahulu. Ra'yu merupakan bagian dari ijtihad yang meliputi qiyas, istihsan, mashlahah mursalah dan lain-lain. Qiyas adalah bagian dari ra'yu sebagaimana ra'yu Bagian dari ijtihad.

Pendapat yang berkembang dan mengakar di kalangan masyarakat mengatakan bahwa kalangan Hanafiyah menduduki peringkat tertinggi dalam penggunaan ra'yu dan disusul oleh kalangan Syafi'iyah dan Malikivah. Sedangkan peringkat terendah diduduki kalangan Hanabilah. Mahmud Yunus (1996: vi) menjelaskan perbandingan penggunaan dalil di antara empat madzhabmadzhab dengan gambar sebagai berikut : pertimbangan adalah kuantitas hadits yang dimiliki oleh masing-masing madzhab, karena data histories yang dapat kita temukan menunjukkan bahwa madzhab Hanafi tumbuh dan berkembang di daerah yang bukan merupakan pusat hadits. Sedang tiga madzhab lain yang dapat dikatakan satu rumpun (karena Imam Malik adalah guru Imam Syafi'i dan Imam Syafi'i adalah guru Imam Ahmad) tumbuh subur dan berkembang di daerah yang merupakan pusat dan gudang hadits. Sehingga wajar apabila hadits yang dimiliki oleh ketiga madzhab itu relatif lebih banyak dibanding dengan hadits yang dimiliki madzhab Hanafi.

Namun, apabila yang dijadikan dasar pertimbangan dalam menentukan stratifikasi di atas adalah bagaimana cara masing-masing madzhab memahami nash dan memutuskan hukum (bukan dari sisi kwantitas hadits yang dimiliki), nampaknya pendapat di atas memerlukan kaji ulang dan harus dipertanyakan kembali kebenarannya.

Al-Syawkani ketika membahas tentang



Stratifikasi di atas menjadi relatif tidak bermasalah apabila yang dijadikan bahan dalil mashlahah mursalah dengan mengutip pendapat Imam Daqiq al-Id (seorang ulama

bermadzhab Syafi'i), memberikan penjelasan bahwa dalil yang termasuk mukhtalaf fih ini paling banyak digunakan oleh kalangan Malikiyah dan disusul oleh kalangan Hanabilah (Syaukani, tt.: 242). Sedangkan kalangan Hanafiyah dan Syafi'iyah menurut pendapat al-Amidi, al-Isnawi dan sebagian penulis modern tidak mau berpegang pada dalil ini (Zuhaili, 1984: 760). Dalam hal ini, seharusnya kalangan Hanafiyah sebagai pendukung utama ra'yu, menerima dalil ini dan menggunakannya dalam frekuensi yang tinggi, apabila pendapat yang menyatakan bahwa ra'yu paling banyak digunakan oleh kalangan Hanafiyah dan Syafi'iyah merupakan sebuah realita.

Bukti lain yang dipergunakan untuk mempertanyakan kembali pendapat di atas adalah mengenai penggunaan dalil aldzari'ah. Wahbah Zuhaili menjelaskan bahwa dalil yang disebutkan terakhir ini banyak dipergunakan oleh kalangan Malikiyah dan Hanabilah (Zuhaili, 1984: 760). Sedangkan kalangan Hanafiyah menempati urutan kedua, dan kalangan Syafi'iyah menempati urutan terakhir.

Memperhatikan hal-hal di atas, agaknya terdapat permasalahan menarik untuk dikaji kembali yaitu; Apakah benar posisi ra'yu paling banyak digunakan oleh kalangan Hanafiyah, kemudian disusul oleh kalangan Syafi'iyah, Malikiyah, sedangkan posisi terakhir ditempati oleh kalangan Hanabilah?

#### KERANGKA TEORI

Dalam penelitian ini yang akan dijadikan sebagai alat analisis terhadap ijtihad madzhab dalam memutuskan hukum adalah tiga penalaran yang dikembangkan oleh para ahli ushul fiqh yang dikaitkan dengan pengertian ra'yu. Tiga penalaran itu adalah penalaran bayani, qiyasi, (ta'lili) dan istishlahi.

Berkaitan ra'yu dan nash, para ahli biasa mengklasifikasikan fuqaha' pada dua kelompok besar, yaitu ahli ra'yu dan ahli hadits.

Nampaknya standar yang lebih umum yang dijadikan sebagai pegangan dalam menentukan kelompok ahli ra'yu dan ahli hadits adalah kuantitas hadits. Hal ini bisa disimpulkan dari perbandingan yang dikemukakan oleh Mahmud Yunus, Ali Yafie, dan lain-lain. Sebagaimana terdapat dalam latar belakang masalah.

Dalam penelitian ini penulis mencoba untuk melihat ahli ra'yu dan ahli hadits dari sisi pemahaman masing-masing kelompok terhadap nash. Ahli ra'yu didefinisikan sebagai kelompok yang memahami nash dengan menggunakan illat. Sedanghkan ahli hadits adalah kelompok yang memahami nash secara literal (dhahir nash), tanpa menggunakan illat. Hal ini senada dengan apa yang ditegaskan oleh Khudluri Bek (1967: 120) yang berbunyi:

"Dengan gambaran diatas ditemukan adanya dua kelompok, yaitu ahli hadits dan ahli ra'yu. Kelompok Pertama terpaku pada dhahir nash dalam memutuskun hukum, tanpa membahas atau mencari illatnya. Jarang sekuli mereka memberikan fatwa dengan berdasar pada ra'yu. Sedangkan kelompok kedua selalu mencari illat hukum dan kaitan antara permasalahan yang satu dengan yang lain dalam memutuskan hukum".

Ketika standar ini dipakai, maka bukan merupakan sebuah keniscayaan madzhab yang banyak menggunakan hadits disebut sebagai ahli hadits. Demikian juga haluya dengan madzhab yang kuantitas hadits yang dimilikinya sedikit.

Madzhab yang banyak menggunakan hadits memiliki peluang untuk disebut sebagai ahli ra'yu, karena ahli ra'yu dalam pengertian ini tidak sama dengan tidak menggunakan hadits. Predikat ahli ra'yu dan ahli hadits lebih didasarkan pada bagaimana cara mereka memahami hadits/nash.

Berkaitan dengan ketiga penalaran di atas, menurut Alyasa Abubakar, penalaran bayani adalah penalaran yang pada dasarnya bertumpu pada kaidah-kaidah kebahasaan (semantik), sementara menurut Ma'ruf Dawalibi sebagaimana yang dikutip oleh Wahbah Zuhaili, penalaran (ijtihad) bayani adalah ijtihad untuk menjelaskan hukum syari'at dari nash-nash syar'i Zuhaili, (1984: 1041). Mohammad Salam Madkur membatasi ruang lingkup penalaran bayani pada pemahaman terhadap nash (al-Quran dan al-Hadits) mentarjih sebagian pemahaman, menge-tahui sanad nash, dan jalan persam-bungannya (Madkur, 1984: 42).

Dari penjelasan di atas dapat kita simpulkan bahwa obyek dari penalaran bayani adalah nash. Penalaran bayani tidak akan ada apabila tidak ada nash.

Penalaran qiyasi (ta'lili) menurut Alyasa Abubakar adalah penalaran yang berusaha melihat apa yang melatarbelakangi sesuatu ketentuan hukum dalam al-Quran dal al-Hadits. Dengan kata lain, apa yang menjadi illat (rasiolegis) dari sesuatu peraturan. Sementara Ma'ruf Dawalibi mendefinisikannya dengan penalaran (ijtihad) untuk memutuskan hukum syariat tentang kejadian-kejadian baru yang tidak dijelaskan secara sharih, baik di dalam al-Quran dan al-Hadits, dengan cara mengkiyaskannya terhadap hukum-hukum yang telah dijelaskan oleh nash. (Zuhaili, 1984: 1041) Sedangkan Mohammad Salam Madkur mendefinisikannya dengan pengerahan upaya maksimal dari seorang faqih untuk dapat sampai pada suatu hukum yang tidak dijelakan oleh nash, baik qath'i maupun yang dhanni, dan juga tidak dijelaskan oleh ijma' terdahulu (Madkur, 1984: 45), Seorang mujtahid dalam penalaran ini dapat sampai pada hukum yang dicari dengan cara melihat tanda-tanda yang memang telah dipersiapkan oleh Allah swt. untuk menunjukkan hukum suatu kejadian.

Meskipun redaksi yang digunakan oleh tiga definisi di atas berbeda, namun pada dasarnya esensinya sama, yaitu menjadikan illat sebagai petunjuk untuk sampai pada hukum melalui jalan qiyas ataupun melalui penalaran langsung.

Penalaran isthishlahi adalah penalaran

yang digunakan oleh mujtahid dalam memutuskan hukum dengan cara menerapkan kaidah-kaidah yang umum pada dasarnya landasan pijak dari penalaran ini adalah mendatangkan mashlahah dan menolak mafshadah.

## **METODOLOGI**

Untuk menjawab permasalahan sebagaimana yang disebutkan di atas, maka dapat dinyatakan bahwa penelitian ini berbentuk penelitian kepustakaan, sedangkan tahapan tahapan penelitian dibagi sebagai berikut:

Pertama, diadakan penelitian untuk memperoleh pendapat para ulama' tentang pengertian ra'yu. Untuk tahapan pertama ini, sumber primer yang akan penulis gunakan adalah buku-buku ushul figh, baik dari kalangan ulama' salaf amupun ulama' modern. Setelah mendapat data yang representatif, maka pendapat-pendapat itu dianalisis dan disimpulkan. Kesimpulan pada tahapan ini yang kemudian dikaitkan dengan tiga pola penalaran (bayani, ta'lili dan istislahi) akan digunakan sebagai bahan untuk mengetahui dan menguji porsi penggunaan ra'yu di kalangan madzhab empat. Sedangkan obyek kajian dibatasi hanya pada baba talak.

Sebagai standar perlu ditegaskan bahwa ketika sebuah madzhab menggunakan pola penalaran ta'lili atau istislahi dalam memutuskan hukum, maka madzhab tersebut dianggap menggunakan ra'yu, karena untuk menentukan sebuah illat hukum sehingga madzhab tersebut dapat menggunakan penalaran ta'lili atau menentukan sebuah bentuk mashlahah, sehingga madzhab tersebut dapat mebnggunakan istislahi sangat butuh pada pemikiran atau pendapat pribadi. Namun, ketika sebuah madzhab menggunakan pola penalaran bayani dalam memutuskan hukum, maka madzhab tersebut memiliki dua kemungkinan. Kemungkinan pertama dapat dianggap tidak menggunakan ra'yu ketika madzhab tersebut memahami nash secara dhahir dan harfiah. Sedangkan kemungkinan kedua, madzhab tersebut dapat dianggap menggunakan ra'yu, apabila ia tidak memahami nash secara dhahir.

Sesuai dengan kerangka kerjanya, maka analisa yang akan digunakan dalam penelitian ini bersaifat analisis komparatif dan historis.

# HASIL DAN PEMBAHASAN Sighat Thalaq

Mayoritas Ulama' sepakat bahwa sighat (melafadzkan thalaq) menempati posisi rukun dalam thalaq, sehingga thalaq tidak akan jatuh apabila tidak dilafadzkan.

Dalil yang dipergunakan untuk memperkuat kesimpulan di atas adalah hadits Nabi Muhammad saw. (Ibnu Qayyim, 1992: 202) yang berbunyi:

حدثنا مسلم بن ابراهيم ثنا هشام عن قتادة عن زرارة ابن اوفى عن ابي هريرة عن التبي صلى الله عليه وسلم: ان الله تجاوزلأمتي عما لم تتكلم به او تعمل به وها حدثت به انفسها (رواه ابو داود)

Disamping dasar di atas, ulama' madzhab juga melihat sifat izalat al-milki yang terdapat dalam thalaq sebagai dasar dalam menentukan sighat thalaq sebagai rukun. Perbedaan pendapat di kalangan ulama' madzhab dalam masalah ini muncul ketika menentukan lafadz-lafadz sharih dan pembahasan dilalat al-hal atau qarinah dalam lafadz kinayah.

#### Lafadz-lufadz Sharih

Pendapat madzhab empat tentang lafadz-lafadz sharih dapat digambarkan sebagai berikut:

| MADZHAB | LAFADZ-LAFADZ SHAREH                        |  |  |  |
|---------|---------------------------------------------|--|--|--|
| Hanafi  | Lafadz طلاق dan Pecahannya                  |  |  |  |
| Maliki  | Lafadz לולם dan Pecahamnya                  |  |  |  |
| Syafi'i | Lafadz قبراق, طلاق Lafadz<br>dan Pecahannya |  |  |  |
| Hanbali | Lafadz طلاق dan Pecahannya                  |  |  |  |

Lafadz-lafadz sharih, baik yang ditawarkan oleh kalangan Hanafiyah, Malikiyah, Syafi'iyah atau Hanabilah, semuanya disebutkan dalam al-Quran. Untuk lebih jelasnya penulis akan menampilakn data sebagai berikut:

| LAFADZ | SURAT      | AYAT                                               |  |  |
|--------|------------|----------------------------------------------------|--|--|
|        | Al-Baqarah | 227, 228, 229, 230, 231,<br>232, 236, 237, dan 241 |  |  |
| الطلاق | At-Thalaq  | 1                                                  |  |  |
|        | Al-Ahzab   | 49                                                 |  |  |
|        | At-Tahrim  | 5                                                  |  |  |
| 1 1    | Al-Baqarah | 229 dan 231                                        |  |  |
| السراح | At-Thalaq  | 28 dan 49                                          |  |  |
| الفراق | Al-Ahzab   | 2                                                  |  |  |

Paparan data di atas menunjukkan bahwa inspirasi penentuan lafadz-lafadz sharih muncul dari ayat. Adanya perbedaan hasil ijtihad madzhab empat terhadap ayatayat yang sama menunjukkan adanya perbedaan standar yang dijadikan barometer oleh masing-masing madzhab.

Kalangan Syafi'iyah melihat dan menganalisa ayat-ayat di atas dalam rangka menentukan lafadz sharih dengan menggunakan 'urf syar'i. Kenyataan ini menjadikan kalangan Syafi'iyah sangat dhahiri dalam mengistinbat hukum. Mereka tidak memperhatikan unsur isti'mal al lafdzi yang oleh madzhab lain juga dijadikan sebagai pertimbangan dalam menentukan sharih

kinayahnya sighat thalaq, sehingga ungkapan apapun yang digunakan oleh ayat untuk sebuah perceraian dapat masuk dalam kategori sharih dalam pandangan kalangan Syafi'iyah.

Hal diatas menjadikan kalangan Syafi'iyah berpendapat bahwa penentuan lafadz-lafadz sharih bersifat ta'abbudi, sehingga dapat disimpulkan bahwa dalam masalah ini kalangan Syafi'iyah tidak menggunakan ra'yu sebagai pegangan dalam berijtihad.

Sementara tiga madzhab yang lain, Hanafi, Maliki dan Hanbali melihat dan menganalisa ayat di atas dengan menggunakan dua pendekatan; pendekatan 'urf syar 'i dan pendekatan 'urf isti 'mal. Pendekatan 'urf syar'i menjadikan tiga madzhab ini membatasi ijtihad mereka pada sighatsighat thalaq yang dipakai oleh ayat. Sedangkan pendekatan 'urf isti 'mal menjadikan tiga madzhab ini harus menguji sighat-sihgat yang dipakai oleh ayat dengan adat dan kebiasaan masyarakat terhadap sighat-sighat tersebut.

Menjadikan masalah sharih kinayahnya lafadz thalaq bukan sebagai masalah yang bersifat ta'abbudi serta menjadi 'urf isti'mal sebagai pertimbangan dalam berijtihad merupakan bukti bahwa tiga madzhab ini melibatkan unsur ra'yu dalam mengistinbat hukum dalam permasalahan ini.

#### Oarinah atau Dilalat al-Hal

Permasalah garinah atau dilalat al-hal muncul dalam kaitannya dengan sighat thalaq kinayah. Sebagaimana telah diketahui bahwa untuk dapat menjatuhkan thalaq, sighat kinayah harus disertai dengan niat. Terjadi kesamaan pendapat dalam madzhab empat mengenai hal ini. Perbedaan pendapat dalam madzhab empat terjadi ketika membicarakan masalah gorinah atau dilalat al-hal, apakah ia dapat menggantikan posisi niat atau tidak.

Perbedaan pendapat di kalangan madzhab empat dalam masalah ini dapat diklasifikasikan menjadi dua kelompok:

- 1. kelompok Syafi'iyah dan Malikiyah; kelompok ini berpandangan bahwa qorinah atau dilalat al-hal tidak dapat menggantikan posisi niat
- kelompok Hanafiyah atau Hanabilah; kelompok ini berpandangan bahwa qarinah atau dilalat al hal dapat menggantikan posisi niat.

Kalau dilacak lebih jauh tentang keputusan kalangan Syafi'iyah dan Malikiyah yang tidak memposisikan qarinah atau dilalat al hal dalam posisi niat ternyata bermuara pada hadits nabi (Abu Dawud, t.t.: 263) yang berbunyi :

حدثناابن السرح وابراهيم بن خالد الكلبي (ابو ثور) في أخرين قالوا ثنا محمد بن ادريس الشافعي حدثني عمي محمد بن على بن شافع عن عبيد الله بن على بن السائب عن نافع بن عجير بن عبد يزيد بن ركانة انه طلق امرأته سهيمة البتتة فأخير النبي صلى الله عليه وأله وسلم بذلك فقالو: والله ماأردت إلا واحدة. فقال ركانه: والله ماأردت إلا واحدة فردها النبي اليه رسول الله عليه فطلقها الثانية فيزمان عمر والثالث في زمان عثمان (رواه ابو داود)

Secara harfiah hadits di atas dapat dipahami bahwa sighat kinayah menjatuhkan thalaq sesuai dengan bilangan yang diniatkan. Pemahaman semacam inilah yang ditawarkan oleh kelompok pertama.

Dari hadits di atas, kelompok pertama menyimpulkan bahwa dilalat al hal atau qarinah tidak dapat menempati posisi niat, karena ketika Nabi Muhammad saw mendapatkan laporan dari Rukanah, beliau tidak bertanya tentang sebab, latar belakang atau kondisi Rukanah dan istrinya pada waktu ia mengucapkan sighat kinayah. Seandainya situasi dan kondisi dapat menem-pati posisi niat dalam sighat kinayah, maka Nabi Muhammad saw jelas akan menanya-kan dan menjekaskannya (Al-Mawardi, t.t.: 10).

Dari pelacakan yang penulis lakukan dapat diketahui bahwa kelompok kedua menolak hadits Rukanah di atas. Dasar penolakannya adalah kualitas hadits Rukanah yang dinilai dla'if, sehingga tidak dapat dijadikan sebagai pegangan untuk menetapkan hukum.

Penolakan kelompok kedua terhadap hadits di atas secara otomatis juga berdampak pada pandangan mereka tentang lafadz ( البعنة ) yang secara otomatis dapat menjatuhkan tiga thalaq, meskipun muthaliq berniat untuk menjatuhkan thalaq kurang dari tiga.

Dalam telaah literatur yang penulis lakukan tentan permasalahn ini, penulis tidak menemukan dalil nashshi sebagai pegangan madzhab kelompok kedua ini dalam menetapkan hukum. Nampaknya dasar yang dijadikan sebagai pegangan dalam menetapkan hukum dari permasalahn ini adalah pandangan pribadi mereka tentang qorinah yang kenyataannya memiliki andil besar terhadap penentuan arti yang dimaksud dalam sebuah ucapan.

Dari analisa yang penulis tawarkan di atas dapat disimpulkan bahwa kelompok pertama (kalangan Syafi'iyah dan Malikiyah) tidak memasukkan unsur ra'yu dalam ijtihadnya tentang dilalal al hal. Kenyataan yang terjadi dalam kehidupan sehari-hari yang menguatkan qarinah atau dilalat al hal memiliki andil yang sangat besar dalam menentukan arti yang dimaksud dalam sebuah ucapan, tidak diterima oleh kelompok ini karena tidak ada nash yang menjelaskan tentang hal itu.

Selanjutnya kelompok kedua (kalangan Hanafiyah dan Hanabilah) menggunakan pegangan ra'yu dalam ijtihadnya, bahkan kelompok yang disebutkan terakhir ini tidak memiliki dalil nash untuk memperkuat pendapatnya. Hadits yang dijadikan dasar oleh kelompok pertama, ditolak karena kualitasnya dla'if.

#### Muthalliq

Terjadi kesepakatan di kalangan ulama' madzhab tentang hak menthalaq yang mumi dimiliki oleh suami. Pada umumnya, dasar yang dipergunakan untuk memperkuat pendapat ini adalah ayat al-Quran surat al-Baqarah ayat 228:

Ulama' madzhab juga mengkaitkan pendapat di atas dengan kewajiban memberi nafkah yang hanya dibebankan kepada suami (Al-Mawardi, 2994: 384).

Perbedaan pendapat di kalangan empat madzhab dalam pembahasan ini (muthalliq) terjadi pada masalah thalaqnya orang mabuk dan thalaqnya orang yang dipaksa. Karena pertimbangan ini, maka penulis akan mencoba untuk membahasnya lebih tuntas dengan harapan hasil pembahasan dapat memberikan masukan tentang porsi penggunaan ra'yu pada masing-masing madzhab.

#### Thalaq Orang Mabuk

Untuk menentukan apakah ucapan orang yang sedang mabuk (karena makanan atau minuman sesuatu yang memabukan) dapat dikenai hukum atau tidak, para ulama' biasanya menjadikan "motif" sebagai standar dan pegangan untuk menjatuhkan hukum. Apabila motifnya untuk berobat maka segala ucapannya tidak tanfidz. Sebaliknya, apabila motifnya untuk hura-hura, maka segala bentuk ucapannya dianggap tanfidz.

Ketika motif dan tujuan makan atau minum sesuatu yang memabukkan adalah berobat, dikalangan madzhab tidak terjadi perbedaan pendapat mengenai terangkatnya taklif dari orang seperti ini. Namun, apabila

motif dan tujuannya adalah hura-hura, di kalangan madzhab terjadi perbedaan pendapat tentang apakah sighat thalaq yang diucapkannya dapat menjatuhkan thalaq atau tidak, dengan klasifikasi sebagai berikut:

- 1. thalaq dianggap jatuh, menurut kalangan Svafiiyah dan Hanafiyah (Al-Kusani, t.t.: 99).
- 2. thalaq dianggap tidak jatuh menurut kalangan Malikiyah dan Hanabilah (Ibnu Qudamah, t.t.: 2577)..

Sepanjang penelitian penulis, masingmasing kelompok yang berbeda pendapat Mengangkat al-Quran al-Nisa: 43 sebagai dalil. Ayat tersebut adalah:

Kalangan yang berpendapat bahwa sighat thalaq yang diucapkan orang yang sedang mabuk dapat menjatuhkan thalaq, memahami ayat dari sisi kitab yang dipakai oleh ayat yang diklaim oleh kelompok ini ditujukan kepada orang-orang yang sedang أمنوا mabuk. Menurut kelompok ini kata yang terdapat dalam ayat tidak dapat وأنتم سكاري : dipisahkan dengan kata

Hal ini dapat diartikan bahwa al-Quran masih menganggap orang yang sedang mabuk masuk dalam kategori mukmin. Ketika ia masih dianggap masuk dalam kategori mukmin, maka secara otomatis ia juga masih terkena taklif (Al-Mawardi, 1994:106).

Dari pemahaman yang ditawarkan, dapat disimpulkan bahwa cara pandang kelompok Pertama terhadap ayat di atas masih bersifat harfiyah dan jauh dari penggunaan ra'yu. Hal ini diperkuat oleh sebuah kenyataan bahwa kelompok ini tidak berani menjadi sifat sukru (mabuk) sebagai 'illat untuk menetapkan hukum.

Sementara, kalangan yang berpendapat bahwa sighat thalaq yang diucapkan orang yang sedang mabuk tidak dapat menjatuhkan thalaq, memahami ayat di atas dari sisi

حتى تعلموا ما تقولون (kalimat

Kalimat ini merupakan penjelasan dari al-Qur'an bahwa selama mabuk, semua ucapan yang terlontar dianggap tidak mu'tabar. Oleh sebab itu, shalat yang dilakukannya tidak dapat menggugurkan kewa-jiban. Karena demikian, maka ada perintah dari al-Qur'an untuk tidak melakukan shalat sampai ia dapat memahami apa yang diucapkan (sadar). Kenyataan semacam ini juga harus diberlakukan ketika ia mengucapkan shighat thalaq.

Dari pemahaman yang ditawarkan oleh kelompok kedua di atas, penulis melihat bahwa mereka melibatkan ra'yu dalam memahami nash, karena mereka menjadikan sifat mabuk sebagai illat yang kemudian dalam permasalahan thalaq.

Disamping memperkuat pendapatnya dengan ayat al-Our'an, dua kelompok di atas juga mendatangkan hadits sebagai argumentasi. Hadits yang dijadikan dalili oleh kelompok pertama adalah:

روی الزهوی سعید بن المسب ورواه عبد الله أن النبي صلى الله عليه وسلم لما خطب خديجة بنت خويلد تزويجها من أبيها خويلد وهو سكران ودخل ها. فلما جاء الاسلام قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يتزوج نشوان ولا يطلق إلا اجزته (رواه البيهقي)

Sedangkan hadits yang digunakan sebagai dalil oleh kelompok kedua adalah:

حدثنا اححد بن صالح ثنا عنبسة حدثنا يونس عن الزهرى اخيرنا على بن حسين أن حسين بن على عليهم السلام اخيره أن عليها قال في قصة لما عقر بعيري على فجاء النبي صلى الله عليه وسلم فوفق عليه يلومه، فصعد في النظر وصوبه وهو سكران ثم قال: هل أنتم إلا عبيد لأبي، فنكص النبي صلى الله عليه وسلم على عقيبة (رواه البخاري)

Kelompok pertama memahami hadits yang ditawarkan tidak secara harfiah. Kesimpulan ini diperoleh dari analisa penulis terhadap hukum yang ditawarkannya yang masih membedakan antara mabuk yang disebabkab oleh sesuatau yang diharamkan dengan mabuk yang disebabkan oleh sesuatu yang mubah. Apabila hadits yang ditawarkannya dipahami secara harfiyah, maska akan terdapat kesimpulan hukum yang tidak membedakan antara dua jenis mabuk diatas, karena lafadz hadits di atas ( نشوان ) bersifat mutlak dan oleh sebab itu harus dibawa pada kemutlakan-nya. Ketika lafadz yang mutlak yang terda-pat dalam hadits di atas diartikan sesuai dengan kemutlakannya, maka akan ada kesimpulan hukum yang tidak membedakan antara dua jenis mabuk di atas.

Hadits yang ditawarkan oleh kelompok kedua sebenarnya tidak secara langsung membahas tentang thalaq. Hadits di atas hanya memberikan gambaran tentang sikap Nabi Muhammad SAW, yang tidak menghukumi murtad atau bahkan kafir terhadap Hamzah yang sedang mabuk yang mengucapkan kata-kata:

 sisni, penulis melihat bahwa kelompok kedua memahami hadits yang ditawarkannya dengan menggunakan illiat. Kenyataan yang terdapat dalam hadits dijadikan sebagai maqis alaih. Sedangkan thalaq dijadikan sebagai maqis dan sifat mabuk diangkat sebagai illiat yang menentukan apakah suatu ucapan dianggap mu'tabar atau tidak.

Uraian yang di atas memberikan petunjuk bahwa kedua kelompok di atas memahami hadits yang ditawarkannya dengan menggunakan ra'yu. Kelompok pertama dianggap menggunakan ra'yu karena tidak memahami hadits yang ditawarkannya secara harfiah. Sedangkan kelompok kedua dianggap menggunmakan ra'yu karena memahami hadits yang ditawarkannya dengan menggunakan illiat.

## Thalagnya Orang Yang Dipaksa

Terdapat perbedaan pendapat di kalangan empat madzhab tentang masalah jatuhnya thalaq dari orang yang dipaksa untuk mengucapkan shighat thalaq dengan sebuah ancaman. Perbedaan pendapat tersebut dapat diklasifikasikan menjadi dua kelompok, yaitu:

- kelompok yang berpendapat bahwa shighat thalaq yang terucap dari orang yang dipaksa tidak dapat menjatuhkan thalaq. Kelompok ini terdiri dari kalangan madzhab Maliki, Syafii'i dan Hanbali.
- kelompok yang berpendapat bahwa shighat thalaq yang terucap dari orang yang dipaksa dapat menjatuhkan thalaq. Pendapat semacam ini ditawarkan oleh kalangan madzhab Hanafi.

Kelompok pertama mendasari pendapatnya dengan hadits Nabi Muhammad saw, yang berbunyi:

حدثنا ابراهيم بن محمد بن يوسف الفريابي ثنا ايوب بن سويد ثنا ابو بكر الهذالي عن شهر بن حوشب عن اب ذرالغفاري قال: قال رسول الله صلى الله

عليه وسلم: أن الله تجاوز عن أمق الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه ررواه ابن

Harus diakui bahwa hadits di atas tidak secara khusus membahas tentang thalaq. Hadits di atas memberikan penegasan bahwa kesalahan, kelupaan dan paksaan merupakan hal yang menjadikan umat Muhammad dapat terbebas dari hukum. Dengan kata lain, kesalahan, kelupaan dan paksaan merupakan illat yang menentukan diberlakukannya raf'u al-hukmi.

Dari hukum yang ditawarkan oleh kelompok Pertama yang menjadikan ikrah sebagai hal yang menentukan harus diberlakukannya raf'u al-hukmi dalam thalagnya orang yang dipaksa, dapat disimpulkan bahwa kelompok pertama memahami hadits di atas dengan menggunakan penalaran ta'lili. Karena dalam thalagnya orang yang dipaksa terdapat illat yang terdapat dalam hadits di atas, maka hukum yang terdapat dalam hadits dapat diberlakukan.

Uraian di atas dapat dijadikan sebagai pegangan bahwa tiga madzhab di atas (Maliki, Syafi'i dan Hanbali) memahami hadits di atas dengan menggunakan ra'vu.

Sementara itu, kelompok kedua mendasari pendapatnya dengan hadits Nabi Muhammad saw yang berbunyi:

عن الغازي بن جبلة عن صفوان بن عمران الاصم عن رجل من اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم أن رجلا جلست امرأته عن صدره وجعلت السكين على حلقه وقالت له طلقني أو لأذبحك فناشدها فأبت فطلقها ثلاثا فذكر ذلك للنبي صلى الله عليه وسلم فقال لا قيلولة ف الطلاق (رواه سعيد بن منصور

Secara harfiah, hadist di atas memberikan gambaran bahwa shighat thalaq yang terucap dari mulut seseorang yang sedang dalam ancaman dapat menjatuhkan thalaq. Kesimpulan inilah yang ditawarkan oleh kalangan Hanafiyah. Kenyataan ini menjadikan penulis berpendapat bahwa kalangan Hanafiyah tidak melibatkan unsur ra'yu dalam memahami hadits di atas.

# Mahal al-Thalaq (Wanita Yang Dapat Dijatuhi Thalaq)

Sebagaimana yang telah penulis uraikan dalam pada bagian sebelumnya bahwa perbedaan pendapat di kalangan madzhab empat mengenai hal ini adalah; apakah wanita yang dalam masa 'iddah thalaq bha'in sughra dapat dianggap mahal althalaq atau bukan.

Secara umum pendapat madzhab tentang hal ini terbagi menjadi dua kelompok, yaitu:

- kelompok jamhur (Maliki, Syafii dan Hanbali). Mereka berpendapat bahwa wanita yang ada dalam masa 'iddah thalaq ba'in sughra bukan merupakan mahal thalaq.
- 2. kelompok hanafiyah, kelompok ini berpendapat bahwa wanita yang ada dalam masa 'iddah thalaq ba'in sughra merupakan mahal thalaq.

Perbedaan pendapat di atas muncul akibat dari perbedaan pendapat mereka tentang status wanita tersebut dalam pandangan syara', khususnya menyangkut hak untuk mendapatkan nafkah (Zuhaili, 1984: 370).

Kelompok yang berpandangan bahwa wanita di atas tidak memiliki hak untuk mendapatkan naskah akan berpendapat bahwa ia bukan merupakan mahal thalaq. Sementara kelompok yang berpandangan bahwa wanita diatas berhak mendapatkan nafkah, akan berpendapat bahwa ia merupakan mahal thalaq.

Secara detail dapat digambarkan bah-

wa masalah hak yang wajib diberikan oleh suami kepada istri yang ada dalam masa 'iddah thalaq ba'in sughra, terjadi perbedaan pendapat di kalangan ulama yang dapat diklasifikasikan menjadi tiga kelompok, yaitu:

- kelompok Hanafiyah: wanita di atas memiliki hak yang mutlak sebagaimana istri yang ada dalam bingkai ikatan perkawinan (tidak dalam masa 'iddah thalaq raj'i atau thalaq ba'in).
- kelompok Hanabilah: wanita di atas tidak memiliki hak apapun, baik sandang, pangan atau papan.
- kelompok Malikiyah dan Syafi'iyah: wanita di atas hanya berhak untuk mendapatkan papan dan tidak yang lain.

Kelompok Hanafiyah mendasari pendapatnya dengan *qira'ah syadzdah* yang diriwayatkan oleh Ibnu Mas'ud, yang berbunyi:

Dari ayat di atas secara harfiyah dapat dipahami bahwa tempat tinggal dan nafkah merupakan hak yang wajib diberikan oleh suami kepada istri yang terthalaq ba'in sughra. Hukum semacam inilah yang ditawarkan oleh kalangan Hanafiyah. Oleh karena itu penulis memandang bahwa kelompok Hanafiyah tidak melibatkan unsur ra'yu dalam memahami ayat di atas.

Sedangkan kelompok Hanabilah tidak menjadikan ayat sebagai dalili untuk memutuskan hukum tentang permasalahan ini. Kelompok ini menggunakan dalil hadits yang diriwayatkan oleh Fatimah binti Qais (Qudamah, t.t.: 181), yang berbunyi:

روت فاطمة بنت قيس ان أبا عمرو بن حفص طلقها البتة وهو غائب فأرسل اليها وكيله بشعير فتسخطته فقال والله مالك علينا من شيئ فجائت رسول الله

Kata النتة diatas memberikan gambaran bahwa thalaq yang dijatuhkan kepada Fatimah adalah thalaq ba'in. Sedangkan kalimat كان عليه نفقة ولا سكن adalah penjelasan yang diberikan oleh Nabi Muhammad saw. kepada Fatimah binti Qais bahwa ia tidak berhak mendapatkan sesuatupun, baik itu berupa nafkah maupun tempat tinggal. Peng'athafan dengan menggunakan fa yang memiliki faidah li al ta'kib (berurutan secara langsung) memberikan pengertian bahwa hukum sebagaimana yang ada dalam hadits berlaku semenjak dijatukannya thalaq.

Analisa secara literal di atas apabila digabungkan akan menjadi sebuah kesimpulan bahwa wanita yang dithalaq ba'in tidak mendapatkan hak, baik nafkah maupun tempat tinggal terhitung sejak dijatuhkannya thalaq.

Kenyataan berbicara bahwa hukum yang ditawarkan oleh kalangan Hanabilah adalah sebagaimana di atas. Hal ini menjadikan penulis berpendapat bahwa kalangan Hanabilah memahami hadits di atas secara harfiyah dan tidak melibatkan unsur ra'yu.

Kelompok Malikiyah dan Syafi'iyah mendasari pendapat mereka dengan ayat al-Qur'an Qira'ah Jumhur (al-Syairozi, t.t.: 164) yang berbunyi:

Secara harfiyah, ayat di atas memberikan penjelasan bahwa hak yang harus diberikan kepada wanita yang berthalaq ba'in selama masa iddah adalah tempat tinggal dan tidak yang lain. Pemahaman semacam inilah yang ditawarkan oleh dua kelompok yang disebutkan terakhir ini sehingga bisa dikatakan bahwa mereka memahami nash di atas secara harfiah.

Uraian di atas memberikan pemahaman bahwa pada penulis bahwa perbedaan pendapat tentang permasalahan ini di kalangan empat madzhab bukan disebabkan oleh perbedaan pemahaman mereka terhadap nash, tapi lebih disebabkan oleh perbedaan dalil yang dijadikan sebagai pegangan oleh masing-masing madzhab.

## KESIMPULAN

Anggapan tentang penggunaan ra'yu yang secara berurutan ditempati oleh madzhab Hanafi, Syafi'i, Maliki dan Hanbali tidak didukung oleh data-data yang valid dan tidak sesuai dengan kenyataan yang ada, minimal anggapan di atas tidak tergambar sama sekali dalam bab thalaq.

Stratifikasi porsi pengunaan ra'yu di kalangan empat madzhab dapat tergambar dalam tabel berikut ini: Ilmiyah.

- Al-Kasani, A.D., t.t. Badaiu Al-Shanai'u fi Tartib Al-Syara'i, Bairut: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah.
- Al-Maqdisi, B.D., 1990. Al-Uddah Syarh Umdah, Bairut: Dar Al-Ulum.
- Al-Saayuthi, J.A.R., 1983. Al-Asybah Wa Al-Nadzair Fi Qawa'id Wa Furu' Fiqhi Al-Syafi'iyah, Bairut: Dar Al-Fikri.
- Al-Bahuthy, M.Y.I., 1982. Kassyafu Al-Qina'an Matni Al-Iqna', Bairut: Dar Al-Fikri.
- Alisy, M., 1989. Syarah Minah Al Jalil 'Ala Mukhtashar Al-'Allamah Khalil, Cairo: Dar Al-Fikri.

| No.        | MASALAH                      | MADZHAB          |                  |                  |                |
|------------|------------------------------|------------------|------------------|------------------|----------------|
|            | MINGALIAN                    | HANAFI           | MALIKI           | SYAFI'I          | HANBALI        |
| 1.         | Lafadz-lafadz Sharih         | Ra'yu            | Ra'yu            | Dhahiri          | Ra'yu          |
| 2.         | Qarinah atau Dilalat al-Hal  | Ra'yu            | Dhahiri          | Dhahiri          | Ra'yu          |
| 3.         | Thalaqnya orang Mabuk        | Dhahiri<br>Ra'yu | Dhahiri<br>Ra'yu | Dhahiri<br>Ra'yu | Ra`yu<br>Ra'yu |
| 4.         | Thalaqnya orang yang dipaksa | Dhahiri          | Ra'yu            | Ra'yu            | Ra'yu          |
| <b>5</b> . | Mu'taddah ba'in sughra       | Dhahiri          | Dhahiri          | Dhahiri          | Dhahiri        |

Dari data di atas dapat diketahui bahwa porsi penggunaan ra'yu di kalangan empat madzhab paling banyak ditempati oleh madzhab Hanbali, kemudian disusul oleh madzhab Maliki. Madzhab Hanafi menempati urutan ketiga, sedangkan madzhab Syafi'i menempati urutan terakhir.

#### DAFTAR PUSTAKA

- Al-Mawardi, A.H., 1994. Al-Hawi Al-Kabir, Bairut:
  Darul Fikri.
- Al-Jaziri, A.R., t.t. Kitab Al-Figh 'Ala Al-Madzahid Al-Araba 'ah, Bairut: Dar Al-Kutub Al-

- Ibn 'Abidin, M.A.S., 1966. Hasyiyatu Radd Al-Islamy, Cairo: Dar Al-Fikri.
- Al-Syawkani, M.A.M., t.t. Nail Al Authar Min Ahadits Sayid Al-Akhyar, Bairut: Dar Al-Fikri.
- Syalaby, M.M., 1981. Ta'lil Al Ahkam Irdlun Wa Tahlilun Li Thariqati Al Ta'lil Wa Tathawwurihi Fi Ushur Al Ijtihad Wa Al-Taqlid, Bairut: Dar Nahdlah Al Arabiyah.
- Ibn Qayyum, A.M., 1992. Zad Al Ma'ad Fi Huda Khair Al Ibad, Kuwait: Makatabah Al Manar Al Islamiyah.
- Zuhaili, W. 1986. Al Fiqhu Al Islamiyyu Wa Adillatuhu, Bairut: Dar Al-Fikri.